
Зарубежье он реализовал в педагогике, воспитав не одно поколе­
ние актеров. Вокруг него до конца его жизни сохранялся микрокли­
мат той высокой духовной культуры, в которой он вырос в России. 
До последних дней своей жизни Михаил Чехов продолжал верить в 
высокое предназначение русского театра: «Думаю, что я не оши­
бусь, если скажу, что все-таки русский актер будет первым, кто 
захочет новой правды в театре, он, рано или поздно, снова найдет 
себя самого и останется верен своим исканиям» 28.

БИЛИОГРАФИЧЕСКИЕ ССЫЛКИ И ПРИМЕЧАНИЯ
1 Марков П.А. Из истории русского и советского театра. В 4 т. Т. 1. М., 

1974. С. 396.
2 Смелянский А .М. Предлагаемые обстоятельства М., 1999. С. 274.
3 Бирман С. Судьбой дарованные встречи. М., 1971. С. 122.
4 Соловьева И.Н. Немирович-Данченко. М., 1979. С. 303.
5 Михаил Чехов. Воспоминания. Письма. М., 2001. С. 37.
6 Бюклинг Л. Михаил Чехов в западном театре и кино. Спб., 2001. С. 27.
7 Марков П.А. Указ. соч. С. 351.
8 Михаил Чехов. Воспоминания. Письма. С. 29.
9 Бюклинг Л. Указ. соч. С. 34.
10 Щепкин М.С. Записки. Спб., 1914. С. 36.
11 Станиславский К.С. Мое гражданское служение России. М., 1990. С. 556.
12 Алперс Б.В. Театральные очерки. Т. 2. М., 1976. С. 2.
13 Михаил Чехов. Воспоминания. Письма. С. 66.
14 Там же. С. 24—25.
15 Там же. С. 516.
16 Там же. С. 515.
17 Шубарт В. Европа и душа Востока. М., 1997. С. 105—106.
18 Михаил Чехов. Воспоминания. Письма. С. 149.
19 Бюклинг Л. Указ. соч. С. 56.
20 Там же. С. 44.
21 Там же. С. 92.
22 Там же. С. 88.
23 Там же. С. 281—282.
24 Радищева O.A. Станиславский. Немирович-Данченко. История театраль­

ных отношений. 1917—1938, М., 1999. С. 352.
23 Михаил Чехов. Воспоминания. Письма. С. 595.
24 Бюклинг Л. Указ. соч. С. 285.
27 Шверубович В.И. В старом Художественном театре. М., 1990. С. 571.
28 Бюклинг Л. Указ. соч. С. 63.

С. Е. ВОГУЛКИН

ЖИЗНЬ, НАУЧНЫЕ И БОГОСЛОВСКИЕ ТРУДЫ 
АРХИЕПИСКОПА ЛУКИ ( В.Ф.ВОЙНО-ЯСЕНЕЦКИЙ)

(к 125-летию со дня рождения)

Имя Валентина Феликсовича Войно-Ясенецкого, автора «Очер­
ков гнойной хирургии» широко известно медицинской обществен­
ности не только в России, но и за ее пределами. До сих пор его науч­
ные труды по регионарной анестезии и, ставшие классическими, 
исследования в области гнойной хирургии, не потеряли своей акту­
альности, а топографоанатомические данные о клетчаточных про­
странствах человеческого тела и путях распространения гнойной

© С.Е.Вогулкин, 2003



инфекции хотя и могут, наверное, быть дополнены, но не могут уже 
быть превзойдены.

Жизненный путь будущего выдающегося хирурга начался в 1877 г., 
когда в семье, происходящей из старинного русско-польского дво­
рянского рода, но в последующем обмельчавшего, родился сын 
Валентин. Тихий, честный католик, провизор и аптекарь Феликс 
Станиславович и властная православная его супруга Мария Дмит­
риевна жили в то время в Керчи. Всего в семье было пять детей, 
Валентин был третьим. С детства мальчик отличался спокойным и 
весьма твердым характером, рано проявил художественные наклон­
ности, закончил одновременно гимназию и художественное учили­
ще, долго колебался в выборе жизненного пути, сначала склоняясь 
к карьере художника (год проучился в художественной школе в 
Мюнхене), затем юриста (1897— 1898 гг. — юридический факуль­
тет Киевского университета).

Окончательный же выбор остался за медициной, поскольку, с 
точки зрения молодого человека, полного идей народничества, имен­
но в медицинской помощи особенно нуждалась российская глубин­
ка. Он загорелся идеей стать «мужицким врачом». В 1898—1903 гг. 
Валентин Войно-Ясенецкий учится на медицинском факультете Ки­
евского университета, показывает блестящие способности в хирур­
гии и, действительно, становится земским врачом-хирургом «на все 
руки». Особенно молодому хирургу удаются операции на глазах. 
Во время русско-японской войны В.Ф.Войно-Ясенецкий доброволь­
цем едет на Дальний Восток в Читу, где заведует хирургическим 
отделением. В 1904 г. он женится на сестре милосердия Анне Васи­
льевне Ланской, с 1905 по 1909 г. вместе с семьей меняет несколько 
мест работы, в основном небольшие города и даже деревни, где 
продолжает хирургическую деятельность в земских больничках на 
10—30 коек. Здесь начинается как бы научно-практический хроно­
логический ряд событий жизни Войно-Ясенецкого. Частые ослож­
нения несовершенного в то время ингаляционного наркоза и появ­
ление новых обезболивающих препаратов для местной анестезии, 
наводят хирурга на мысль о необходимости разработки вопросов 
регионарного (проводникового) обезболивания, и с 1907 по 1916 г. 
он набирает материал для докторской диссертации. Блестящий ана­
том, он с необыкновенной точностью подводит обезболивающие 
препараты к нервным стволам и добивается скорой, полной и безо­
пасной анестезии. В 1909 г. Войно-Ясенецкий становится главным 
врачом городской больницы в Переславле-Залесском, где на 30 
койках без электричества, водопровода, рентгеновского аппарата 
ему удается за год выполнить более 1000 стационарных и амбула­
торных операций, то, что сейчас выполняют за год бригады из 6—7 
хирургов. С 1913 г. здесь же он начинает заведовать госпиталем для 
раненых, проводя самые сложные хирургические вмешательства. В 
семье уже четверо детей. В 1916 г. Войно-Ясенецкий блестяще за­
щищает докторскую диссертацию по регионарной анестезии, ему 
присваивается звание «Доктор медицины» и вручается награда Вар­
шавского Университета за лучшее сочинение, «пролагающее но­
вые пути в медицине». В своей диссертации он открыл новые досту­
пы и методы обезболивания седалищного и срединного нерва, что



до него считалось невозможным. В 1917 г. Войно-Ясенецкий зани­
мает пост главного врача первой городской больницы Ташкента, в 
1919 г. избирается профессором%и заведующим кафедрой оператив­
ной хирургии и топографической анатомии Туркестанского Уни­
верситета, в 1922 г. становится председателем союза врачей Турке­
стана, активно участвует в первом съезде врачей республики.

— 1926 — 1929 г. — работа над монографией по гнойной хирур­
гии, активное участие в работе хирургического общества. Он раз­
рабатывает технику прямого переливания крови.

— 1934 г. — выходит монография Войно-Ясенецкого «Очерки 
гнойной хирургии» с собственными фотографиями и рисунками ав­
тора, он читает лекции на курсах повышения квалификации вра­
чей, консультирует больных.

— 1936 г. — руководство хирургическим корпусом института 
неотложной помощи, разработка проблемы флегмон лица.

— 1940 г. — работа над новой книгой, подготовка «Очерков» ко 
второму изданию.

— 1941 г. — назначение консультантом всех госпиталей Красно­
ярского края на 10 тысяч коек, сложнейшие операции с разработ­
кой уникальных доступов к крупным суставам, разработка мето­
дов лечения огнестрельного остеомиелита.

— 1944 г. — работа в госпиталях Тамбова, главный консультант 
150 госпиталей (от 500 до 1000 раненых в каждом),

— 1945 г. — присвоение Сталинской премии первой степени за 
научные труды и разработку новых хирургических методов лече­
ния гнойных заболеваний и ранений, награжден медалью «За доб­
лестный труд в Великой Отечественной Войне».

— 1947 г. — переезд в Симферополь, работа консультантом в 
военном госпитале, тяжелая болезнь с полной слепотой.

— 1956 г. — третье издание «Очерков гнойной хирургии».
— 11.06.1961 г. — смерть выдающегося российского хирурга

В.Ф.Войно-Ясенецкого.
Но это — лишь одна сторона жизни этого замечательного чело­

века. Рассмотрим другой хронологический ряд. Ряд духовный. Для 
этого придется вернуться в 20-е годы. Февраль 1922 г.- Валентин 
Феликсович Войно-Ясенецкий принимает сан диакона, а затем — 
священника. В начале 1923 г.принимает монашество под именем 
Луки, а 31 мая этого же года — епископский сан. В силу обстоя­
тельств долго служит рядовым священником в различных приходах 
Сибири и юга России.

— 1942 г. — назначение Архиепископом Красноярским, 1943 г. 
— Архиепископ Лука (Войно-Ясенецкий) один из шести членов Свя­
щенного Синода,

— 1944 г. — назначение Архиепископом Тамбовским и Мичурин­
ским,

— 1945 г. — Патриархом Московским награжден бриллианто­
вым крестом на клобук,

— 1946 г. — назначение Архиепископом Крымским и Симферо­
польским.

— 1949 г. — заканчивает работу над богословским трудом «Дух, 
душа, тело».



За 38 лет священства Архиепископ Лука прочитал 1250 пропове­
дей, из которых 750 записаны и составили 10 томов машинописи.

— 11.06.1961 г. — кончина Архиепископа Луки, всенародные 
похороны любимого Владыки. В 1995 г. Синод Украинской Право­
славной Церкви причислил Святителя Луку (Войно-Ясенецкого) к 
лику местночтимых святых. Написана его икона, составлены жи­
тие, служба, акафист, обретены мощи Святителя Луки и перенесены 
в Свято-Троицкий кафедральный собор Симферополя.

И, наконец, третья цепь хронологических событий. Ряд искупи­
тельный. И вновь нам придется вернуться в первую четверть двад­
цатого века. В 1916 г., в год блестящей защиты мужем докторской 
диссертации, его жена Анна Васильевна заболевает туберкулезом. 
Тяжелый переезд с детьми в Ташкент, невозможность полноценно 
питаться, а иногда и голод, постоянная забота о детях, страх за 
мужа подрывают окончательно ее здоровье. В 1919 г., по доносу 
пьяницы — препаратора морга, Войно-Ясенецкого арестовывают 
и он в течение суток ожидает расстрела. После этого случая жена 
больше не встает с постели и 27 ноября 1919 г. умирает. В 1923 г. 
через десять дней после принятия сана епископа Луку арестовыва­
ют и ссылают в Сибирь. Четверо детей Владыки Луки, старшему из 
которых 15 лет, остаются на попечении хирургической сестры боль­
ницы Софьи Сергеевны Ветлицкой. Их немедленно выгоняют из дома. 
Енисейск, Хая, Туруханск, Красноярск, заполярный поселок Пла- 
хино на три избы, миокардит, тяжелая болезнь ног, возможность 
верной гибели и спасение — эпопея первой ссылки Луки. 1926 г. — 
возвращение из ссылки, полный разлад с детьми, которых преследу­
ют как детей врага народа. Войно-Ясенецкий переносит тяжелый 
возвратный тиф (заразился при вскрытии трупов). В 1930 г. — но­
вый арест по сфабрикованному обвинению, год тюрьмы, тяжелые 
болезни (склероз аорты, кардиосклероз, расширение сердца, сер­
дечная декомпенсация, отеки). Котлас, Архангельск — места вто­
рой ссылки. 1933 г. — освобождение из второй ссылки, уезжает ра­
ботать в Андижан, где заболевает тропической лихорадкой, ослож­
нившейся отслойкой сетчатки левого глаза. Две операции без эф­
фекта и полная потеря зрения на левый глаз после серии несчастий с 
детьми (тяжелая травма старшего сына, психическое заболевание 
среднего сына). 1937 г. — «год большого террора» — новый арест 
60-летнего профессора, 13-суточный допрос — «конвейер» без сна, 
голодовка, побои, истощение, обмороки, попытка самоубийства. 
Обвинение в шпионаже в пользу Ватикана. Второй «конвейер» — 
18 суток, голодовка, галлюцинации, сердечная недостаточность, 
отеки, асцит. Приговор — три года ссылки по этапу: Ташкент, Алма- 
Ата, Новосибирск, Красноярск, Большая Мурта, Томск. Перено­
сит тяжелую неврастению. С 1941 по 1943 г. консультант всех гос­
питалей Красноярского края, выдающийся хирург Архиепископ 
Лука остается на положении ссыльного. 1945 г. — Владыка Лука 
протестует против безальтернативных выборов Патриарха Алек­
сия, «ссылка» в Симферополь, в одну из самых неблагополучных 
епархий, где не было возможности заниматься врачебной деятель­
ностью. 1947 г. — новые гонения на церковь, закрытие тех храмов, 
которые только что удалось восстановить. Слепнет второй глаз,



присоединяется сахарный диабет, что делает невозможным опера­
цию. Архиепископ служит по памяти, диктует письма и богословс­
кие труды секретарям. Взаимопонимания с детьми и внуками по- 
прежнему нет, хотя все охотно принимают материальную помощь и 
отдыхают на скромной даче Владыки в Алуште. И это несмотря на 
то, что все дети, внук и две внучки Войно-Ясенецкого избрали меди­
цину своей профессией. 1956 г. — полная слепота. 1954 и 1960 гг. — 
новые гонения на церковь, Владыка Лука выступает против проек­
та церковно-приходских реформ.

11.06.1961 г. — преставление Святителя Луки.
Все это — лишь сухая хронология событий, каждый ряд мог бы 

послужить отдельной жизнью трех разных людей, но в том то и дело, 
что речь идет об одном человеке. Как возможно такое соединить в 
одной жизни, вместить в одном сердце? А вот и указание самого
В.Ф.Войно-Ясенецкого : «Если станете описывать мою жизнь, не 
пробуйте разделять хирурга и епископа. Образ, разделенный над­
вое, неизбежно окажется ложным». И действительно, это была на 
удивление цельная натура. Перечисляя черты его характера совре­
менники не раз употребляли слово «талантливый»: талантливый 
хирург, талантливый лектор, талантливый проповедник, талантли­
вый художник, талантливый диагност. Те, кто читал «Очерки гной­
ной хирургии» смело могут добавить — талантливый писатель. И 
это вместе с такими чертами, как: несгибаемый, дружелюбный, вы­
соконравственный, одержимый, спокойный, целеустремленный, стро­
гий, сильный духом, одаренный. И еще следует отметить два оче­
видных качества: чувство справедливости и чувство долга. Эти два 
качества проявили себя уже в молодые годы, когда Войно-Ясенец- 
кий избирает медицину как наиболее нужную и полезную другим 
людям дорогу в жизни, а также тогда, когда впервые выступает 
перед студентами своего курса как обличитель несправедливости, 
допущенной к одному из товарищей. Далекий от политики, всерьез 
обратившийся к религии после смерти своей жены, Войно-Ясенец- 
кий принимает священнический сан в знак протеста против начав­
шегося гонения на Православную Церковь. Именно в этом он ви­
дел свой долг и выполнил его до конца. По сути единственным тре­
бованием его мучителей было отречение от сана. Но у Святителя 
Луки была одна жизнь и одно служение. Единственное, чего могли 
добиться власти, это лишить его возможности официально служить 
в качестве лица духовного. Но и это им не удалось, в его мемуарах 
мы находим воспоминания о чудесном всенощном бдении, отслу­
женном на берегу Ангары и о крещении сына таежного охотника в 
низкой избе, где вместо епитрахили он одел на себя два сшитых 
вместе полотенца, а вместо миропомазания призывал Духа Святаго 
возложением рук на главу младенца. Какое мужество надо было 
иметь ссыльному епископу, чтобы так открыто продолжать свое слу­
жение Господу! Мы знаем, что за совместное с другими заключен­
ными Рождественское Богослужение немедленно перед бараком 
были расстреляны несколько архиереев Русской Православной 
Церкви, причисленных сейчас к лику святых. Из воспоминаний са­
мого Владыки Луки известно об издевательствах над священника­
ми, которых старались поместить в камеры вместе с уголовниками.



В битве духовной позиции сторон всегда равны и в этой битве побе­
да была на стороне епископа Луки (Войно-Ясенецкого).

Но не только о молитвенном служении, которое не прекращалось 
в душе Святителя Луки, должна идти речь, со всем основанием мож­
но считать, что ни на минуту не прекращалось и явное Богослуже­
ние, поскольку в Православии лечение и уход за больными Святые 
Отцы Церкви всегда приравнивали к Богослужению в Храме Гос­
поднем. И десятки тысяч излеченных больных Владыки Луки — это 
все молитвенники за него. Вся его жизнь — одно служение. Прошло 
сорок лет со дня кончины Архиепископа Луки и сейчас нам остается 
лишь взять в руки его произведения научные и богословские и через 
них попытаться проникнуть в мысли этого необычного человека. 
Кстати о мыслях. Надо ведь знать, куда мы собираемся проникать. 
Кто, как не выдающийся анатом и нейрохирург, каким был Войно- 
Ясенецкий, должен нам подсказать, где находятся мысли человека. 
Откроем его научно-богословский труд «Дух, душа, тело», в кото­
ром собраны самые последние достижения научной мысли того вре­
мени и с позиции этих знаний рассматриваются известные места 
Святого Писания. В этой удивительной книге знаменитый ученый и 
экспериментатор, богослов и философ как бы соединились вместе. 
Автор легко переходит от квантовой механики и процессов анниги­
ляции и материализации к психическим процессам. Автор отмечает 
необычную чувствительность сердца человека к « жизненным тре­
волнениям». Ссылаясь на работы И.П.Павлова, Войно-Ясенецкий 
описывает строение и функции сердца и тут же приводит массу вы­
держек из Священного Писания, указывающих на сердце как на орган 
высшего познания человека. Сердце, по мнению автора, может ощу­
щать благодатное воздействие Духа Божия, что проявляется в тихой 
радости, глубоком покое и теплоте, всегда возрастающих после мо­
литвы и добрых дел. В то же время, воздействие на сердце духа сата­
ны вызывает смутную тревогу, какое-то жжение, безотчетное беспо­
койство. Сам автор имеет опыт сильнейших сердечных откровений 
«колоссальных, потрясающих, несравненных с силой каких бы то ни 
было обычных психических воздействий». Святитель Лука пишет о 
сердце как об органе, который совершенствует и исправляет Бог, 
центре нашей духовной жизни и Богопознания.

Сердце для Луки не только центр чувствования и общения с Бо­
гом, но и орган желания, источник воли, добрых и злых намерений, 
как об этом свидетельствует Священное Писание. Именно сердце, а 
не мозг, по Священному Писанию, мыслит, размышляет и познает. И 
снова перед нами ученый, который знает о наличии в мозгу центров 
двигательных и сенсорных, вазомоторных и дыхательных, тепловых 
и многих других, но который не находит там центров радости и печа­
ли, гнева и страха, эстетического и религиозного чувства. Он счита­
ет, что ощущения представляют собой только импульсы к возникно­
вению мыслей, чувств, желаний и волевых движений, а мысли — сы­
рой материал, который проходит «окончательную обработку в сер­
дце — горниле чувств и воли».

Передача же мысли в сердце происходит путями нам неизвестны­
ми, поскольку акт чисто психологический не нуждается в анатоми­
ческих путях проведения. Переходя от догадок Паскаля к обобще­



ниям Бергсона, автор и сам приходит к мысли о том, что «нервная 
система, и в особенности мозг, — не аппарат чистого представления 
и познания, а лишь инструменты, предназначенные к действию». 
Подробное изложение учения ИГ.П.Павлова однозначно показыва­
ет, что «мозговая кора анализирует не чувства, а ощущения», что 
опять-таки приводит к мысли о сердце, как об органе чувств вообще 
и, особенно, высших чувств.

Далее Войно-Ясенецкий обращается к изучению свойств духа, 
частью которого выступает наш ум. Он приводит много примеров 
передачи мыслей и образов на большие расстояния, делая вывод о 
том, что « кроме обычных раздражений, адекватных нашим орга­
нам чувств, наш мозг и сердце могут воспринимать гораздо более 
важные раздражения, исходящие из мозга и сердца других людей, 
животных и всей окружающей нас природы и, что важнее всего, из 
неведомого нам трансцендентального мира». И снова следует ряд 
примеров, когда мысль одного человека сообщается мыслям дру­
гих людей, соединяя их в мощный поток единодушного решения. 
Порыв одного храбреца воспламеняет сотни других сердец, вос­
принимающих его, как антенны воспринимают радиоволны. Неред­
ко именно так разражается и эпидемия безрассудств.

Тот факт, что материя является только особо устроенной энерги­
ей, заставляет автора признать существование «вполне нематери­
альной, духовной энергии и считать ее первичной формой, родона­
чальницей и источником всех форм физической энергии». Это сти­
рает границы между живой и неживой природой, так как и органи­
ческая и неорганическая природа оживотворены Духом Божиим. 
Духовной энергией пронизано все мироздание, но «только в выс­
ших формах развития (творения) эта энергия достигает значения 
свободного, самосознающего духа». Отсюда понятно, что весь рас­
тительный и животный мир обладает «духом жизни» — низшим из 
даров Святого Духа.

Важнейший вопрос, поднятый Святителем Лукой, — вопрос о са­
мосознании как совокупности органических ощущений, получае­
мых от своего тела, из «восприятий», получаемых его органами 
чувств, из всей совокупности воспоминаний, из понимания своего 
духа, характера, настроения. Эта глубочайшая сущность челове­
ческого существа познается, по мнению Владыки Луки, не умом, а 
духом, в который ум входит как составная часть. Дух выступает 
здесь как высшая сила духовной деятельности. Автор ссылается на 
слова Апостола Павла, который писал: « Плод же духа: любовь, 
радость, мир, долготерпение, благодать, милосердие, вера, кротость, 
воздержание» (Гал. 5, 22—23). И вновь Лука возвращается к воп­
росу о силе духа человека на примерах психотерапевтического воз­
действия на исход болезни, он ссылается и на Шарля Рише, описав­
шего несколько чудесных исцелений и констатирует, что одним фи­
зиологическим воздействием мозга объяснить их невозможно, по­
скольку они совершались как бы вне времени, и болезни были так 
тяжелы, что невозможно даже представить столь быстрое выздо­
ровление. Отсюда делается вывод о том, что «дух не только творит 
формы материальных тел, направляя и определяя процесс роста, но 
может сам принимать эти формы — материализоваться».



Автор приводит многочисленные наблюдения призраков, эксте- 
риоризаций духа, описанных в иностранной и отечественной лите­
ратуре того времени и делает вывод о том, что связь духа с телом не 
безусловна, и дух может существовать отдельно от тела. Лука под­
тверждает это и фактом наследования именно духовных качеств 
родителей, склонностей к добру или злу, высших способностей ума, 
чувства и воли, при этом душевные качества не наследуются.

Подробно Владыка Лука пишет и о трансцендентальных способ­
ностях людей передавать свои мысли, свою «двигательную силу» и 
чувства на расстояние. Приводя описанные в литературе случаи, 
он упоминает и о такой же способности самого Иисуса Христа и 
Святых Отцов Церкви, таких как Сергий Радонежский и Серафим 
Саровский, причем отмечает, что у обычных людей эти способнос­
ти чаще проявляются в состоянии измененного сознания, тогда как 
просветленный дух обладает ими в самом обычном состоянии души.

Аналогичные рассуждения с описанием примеров и серьезным 
анализом дает автор в отношении творческого процесса и памяти 
человека, приходя к выводу, что и эти свойства являются, прежде 
всего, свойствами человеческого духа, а не мозга, так как, хотя 
число нервных клеток исчисляется миллиардами, число психиче­
ских процессов, происходящих в них и фиксируемых в памяти во 
много раз превосходит эти цифры. Самая важная и глубокая психи­
ческая деятельность, по мнению автора, происходит за порогом на­
шего сознания и никогда не прекращается.

В дальнейшем автор останавливается на фактах предвидения и 
приходит к выводу о том, что существует некая энергия вне наших 
чувств, которую мы можем уловить, если освободим свое сознание 
от «калейдоскопа и шума внешних восприятий», перейдя на уро­
вень сверхсознания. Он ссылается на работы философов Александ­
рийской школы, а также труды Парацельса, Кампанеллы, Лютера, 
Канта. Особенно подробно он пишет о трудах последнего, приводя 
его слова о том, что «человеческую душу следовало бы считать 
одновременно связанной уже и в настоящей жизни человека с двумя 
мирами, из которых она, пока образует со своим телом одно личное, 
целое, воспринимает ясно только мир материальный». По мнению 
самого автора: «Наш внутренний, трансцендентальный человек, 
освобожденный от уз плоти, может достигнуть высшего познания 
всего сущего во всей его широте, в глубине и долготе».

Завершением этой замечательной книги служит небольшая по объе­
му глава с кратким названием «Бессмертие». Автор считает, что наше 
«одиночество» во Вселенной мнимо, так как вся она вполне может 
быть населена бесплотными духами или неизвестными нам формами 
телесности, приспособленными к жизни в самых необычных услови­
ях. Лука считает, что развитие духа в нас не закончено, что мы лишь 
первая ступень духовности и ссылается на апостола Иакова, кото­
рый писал, что Господь «восхотев, родил Он нас словом истины, что­
бы нам быть некоторым начатком Его созданий». Далее он пишет: 
«Если совершенна (неуничтожима материя и энергия) в ее физичес­
ких формах, то, конечно, должна подлежать этому закону и духовная 
энергия, или, иначе говоря, дух человека и всего живого. Таким об­
разом, бессмертие есть необходимый постулат ума нашего». «Поче­



му бы не признать существование разумных, могущественных су­
ществ, не принадлежащих к доступному нашим чувствам миру?» — 
задает он далее вопрос. По мнению Луки, только положительный 
ответ на.него может объяснить все известные метапсихические явле­
ния. Он пишет: « Вот заключение ученого, привыкшего к позитивно­
му мышлению, полученное после объективного изучения множества 
метапсихических фактов, которые он усердно собирал в течение сво­
ей жизни. Сущность этого заключения можно свести к тому, что дух 
человеческий имеет общение с миром трансцендентным, вечным, Жи­
вет в нем и сам принадлежит вечности... В духе отпечатлеваются, ед) 
формируют, в нем сохраняются все акты души и тела. Под их форми­
рующим влиянием развивается жизнь духа и его направленность в 
сторону добра или зла». В заключение Архиепископ Лука дает клас­
сическое описание Воскресения, принимая сторону тех, кто считает 
Воскресение всеобщим, то — есть распространяемым и на человека и 
на всех других тварей, которые также получат новые тела, новую 
жизнь и новое оправдание перед Господом.

Эта небольшая по объему книга легла в основу всей просвети­
тельской деятельности ученого и архиерея, на этом основании он 
легко мог составлять свои проповеди, так как утвердился в вере не 
только как просто православный человек, но и как трезвомысля­
щий исследователь. Можно соглашаться или не соглашаться с от­
дельными положениями научно-богословского труда Войно-Ясенец­
кого, можно ссылаться на какие-то новые научные факты и теории, 
но его основные концепции и позиции достаточно сильны и для со­
временного уровня развития науки, и с ними очень нелегко спорить. 
Напротив, сейчас появляются другие, более современные исследо­
вания во многом подтверждающие и укрепляющие основные выво­
ды работы Архиепископа Луки. Я сошлюсь лишь на вышедшую 
недавно книгу профессора, члена-корреспондента Академии Наук 
Беларуси Виктора Вейника «Почему я верю в Бога».

Не только внутренняя безотчетная вера, но непоколебимая уверен­
ность сквозит во всех проповедях Архиепископа Луки, в которых он 
не раз возвращается к тем жизнеутверждающим положениям, которые 
с такой логикой отстаивает в своем богословском и научном труде. 
Одна жизнь и одно служение, вместившие в себя несколько жизней и 
несколько служений, вместившие и отразившие всю трагическую ис­
торию России начала и середины двадцатого века , оставившие неиз­
гладимый след в науке и в духовной жизни нашей Родины, вот эту 
жизнь прожил ученый с мировым именем Валентин Феликсович Вой­
но-Ясенецкий Архиепископ Крымский и Симферопольский Лука.

В.М.КНЯЗЕВ

ТЕОЛОГИЧЕСКОЕ ОБРАЗОВАНИЕ 
В СОВРЕМЕННОМ РОССИЙСКОМ УНИВЕРСИТЕТЕ

Теологическое образование в российских университетах стало 
реальным фактом. Энтузиасты теологического образования дела­
ют первые шаги, и смотрят с оптимизмом вперед. Прекрасно, что 
есть почин у этого нового и значимого дела. Но известно, что луч-

216 О В.М.Князев, 2003


